
      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

52 

Revista Internacional Digital  
de Artes Interdisciplinares y Música 

editor@ridaim.com 
ISSN: 3101-2884 

 
 

 

Lienzos sonoros: Franz Liszt am Flügel phantasierend (Danhauser, 1840) 

Sound canvases: Franz Liszt am Flügel phantasierend (Danhauser, 1840) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Marta Vela 
Universidad Internacional de La Rioja 

Radio Clásica–Radio Nacional de España 

Cómo citar este artículo | How to cite this paper  
_____________________________________________ 
 
Vela, M. (2025). Lienzos sonoros: Franz Liszt am Flügel phantasierend (Danhauser, 1840). Revista internacional digital de 
Artes interdisciplinares y Música, 1, pp. 53-67. 

 

 
Esta obra está bajo una licencia Creative Commons 
Reconocimiento-No comercial-Sin Obra Derivada 

mailto:editor@ridaim.com


      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

53 

Lienzos sonoros: Franz Liszt am Flügel phantasierend (Danhauser, 1840) 

Sound canvases: Franz Liszt am Flügel phantasierend (Danhauser, 1840) 

 
Marta Vela 

https://orcid.org/0000-0002-5700-6767 
 

Enviado: 4/6/2025 
Aceptado: 9/8/2025 

Resumen 

El arte se revela como enigma supremo a través de la intersección entre distintas ramas artísticas, en este 

caso, música y pintura, en un contexto amplio de historia cultural, y sólo a partir de un trabajo 

“detectivesco”, encauzado desde una metodología interdisciplinar, se pueden llegar a comprender los 

secretos más recónditos de sus creadores. Sobre el ejemplo del lienzo de Josef Danhauser, Franz Liszt 

am Flügel phantasierend o Liszt au piano, de 1840, se descubren diversas confluencias artísticas, desde una 

suerte de suite de artistas en torno a la música de Beethoven, hasta dos notables ausencias, pasando por 

una dimensión publicitaria. Así pues, este estudio analiza la obra seleccionada como una construcción 

simbólica compleja que, lejos de la mera celebración artística, ofrece un sofisticado código simbólico 

vinculado a la imagen promocional de Liszt. 

Palabras clave: arte, música, pintura, Beethoven, Liszt 

Abstract 

Art is revealed as a supreme enigma through the intersection of different artistic branches—in this case, 

music and painting—in a broad context of cultural history. Only through detective work, channeled 

through an interdisciplinary methodology, can we understand the most hidden secrets of its creators. 

Using Josef Danhauser’s painting, Franz Liszt am Flügel phantasierend or Liszt au piano (1840), as an 

example, various artistic confluences are discovered, from a sort of suite of artists around Beethoven's 

music, to two notable absences, and even an advertising dimension. Thus, this study analyzes the selected 

work as a complex symbolic construction that, far from being a mere artistic celebration, offers a 

sophisticated symbolic code linked to Liszt’s promotional image. 

 
Keywords: art, music, painting, Beethoven, Liszt 
  

https://orcid.org/0000-0002-5700-6767


      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

54 

1.- Introducción 

Todas las artes, y el arte mismo, son enigmas [...] El carácter 

enigmático, bajo su aspecto lingüístico, consiste en que las obras dicen 

algo y a la vez lo ocultan [...] La música, más que las otras artes, es 

prototipo de esto, toda ella enigma y evidencia a la vez (Adorno, 1971, 

pp. 161-164).  

La obra de arte siempre ha estado rodeada de un halo de misterio, debido a su lenguaje 

velado e intrigante, en concreto, todos aquellos lenguajes que huyen de lo evidente, como la 

poesía o la música. No en vano, la asemanticidad del sonido ha generado interés a la par que 

extrañeza desde tiempos pretéritos, en la frontera entre el lenguaje cotidiano y el artístico, como 

demuestra la carta de Mendelssohn a Marc-André Souchay, el 15 de octubre de 1842:  

La mayoría de las personas se queja de la ambigüedad de la música instrumental, arguyendo la dificultad 

que implica no saber qué pensar al escucharla; sin embargo, cualquiera puede entender el significado de 

las palabras. A mí me ocurre todo lo contrario (Mendelssohn en Storr, 2002, p. 93). 

De este modo, este lenguaje cotidiano se opone, de forma frontal, al lenguaje simbólico1, 

que utiliza sus propios códigos expresivos, alejados de lo doméstico, y representa la esencia 

misma del arte, a saber, un sistema de comunicación propio y reconocible, nutrido por los 

múltiples significados de la interacción simbólicas de las artes. Por tanto, aunque la música fue 

creada para ser tañida y cantada y también escuchada…, también fue escrita para ser leída y 

mirada desde un soporte físico, como el texto que la alumbró desde el principio, la partitura o, 

incluso, un lienzo del que participa no sólo como un ornamento, sino como verdadera 

protagonista del significado final de la obra de arte. 

En efecto, a causa de la interacción de las distintas representaciones simbólicas, el 

concepto de significado se expande hasta desdibujarse, abarcando nuevas acepciones, se 

oscurece, se torna esquivo, de ahí la magia de esa materia misteriosa, la simbólica, que remite a 

una pléyade de relaciones internas, conformantes de la obra de arte, que Gombrich ha definido, 

en función del contexto estético, como “principio de intersección”: 

 

1 “Debe contarse con que el escritor y el lector se hallan situados en un mismo nivel lingüístico, que puede llamarse 
nivel del lenguaje cotidiano; tanto uno como otro, por medio de la creación o de la recepción, han de trasladarse a 
otro orden expresivo, el del lenguaje literario, responsable de los valores y planteamientos que la obra pone en 
juego”, Gómez Redondo, 1994, p. 30. 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

55 

Cierto es que los que aprenden un idioma se hacen la ilusión de que el significado de cualquier palabra se 

puede encontrar en el diccionario, y rara se dan cuenta de que lo que antes he llamado principio de 

intersección opera también aquí. Se les ofrece una amplia gama de posibles significados entre los que hay 

que escoger el parezca pedir el sentido del contexto (…) Lo que enseña el estudio de las imágenes en 

contextos conocidos es tan sólo que esta multiplicidad es aún más importante para el estudio de los 

símbolos que para los asuntos del lenguaje cotidiano (1983, p. 23). 

Y, aunque, en palabras de Nadia Boulanger (2019, p. 57) “la emoción sin conocimiento 

es totalmente respetable” –tesis aprobada por Stravinski en su particular Poética musical (2006)–, 

la curiosidad inherente al ser humano desea ser satisfecha hasta las últimas consecuencias, de 

ahí el significado último del arte y sus mecanismos simbólicos de ocultación y clarividencia 

simultáneas. De este modo, desde una metodología basada en el análisis simbólico a partir de lo 

interdisciplinar (Vela, 2019), el objetivo de este estudio reside en sacar a la luz todos aquellos 

detalles que conciernen al contexto socio-histórico del lienzo en cuanto a la representación de 

las artes en el periodo mencionado, a la luz de lo simbólico.  

 
2.- Correspondances: intersección de pintura, música e historia cultural 

Desde el siglo XIX, el concepto de Gesamtkunstwerk [obra de arte total] había copado la 

idea de la fusión (igualitaria) entre las artes, pese a que sus resultados resultan dispares, sobre 

todo, en el tratamiento individual de las distintas ramas artísticas. Sin embargo, el acercamiento 

de Wagner no fue el único a contemplar entre las esferas artísticas al margen del lenguaje 

cotidiano. Otro ilustre wagneriano, Baudelaire, elucidó un sistema de correspondances 

[correspondencias], en concreto, en su soneto homónimo, cuarto poema de Les fleurs du mal, en 

la primera edición de 1857 –adviértase la presencia del término “dances” [fonéticamente, 

equivalente a danses, danzas], que alude al interés del poeta por el ritmo y los efectos sonoros de 

su obra literaria–, donde se abordaba la cuestión de la sinestesia como correspondencia entre 

las artes a través de lo simbólico. 

En lugar de fusión –un punto de convergencia ideal difícil de alcanzar entre dos artes de diversa índole–, 

podría hablarse de trans-fusión de técnicas de un ámbito a otro, de todas aquellas estructuras y procesos 

que, más allá de una imposible traducción literal, son susceptibles de ser trasladados a través de un sistema 

de correspondencias compartido, sobre la base de un lenguaje artístico común, de carácter simbólico. De esta 

forma, entendemos la sinestesia –un recurso de significación figurada en sí mismo– como una metáfora 

de estas correspondencias artísticas trasladables, que dependen, en buena medida, de la sensibilidad del 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

56 

compositor, como receptor del texto y, en buena medida, responsable de su recreación sonora a través 

del lenguaje musical (Vela, 2019, pp. 28-29). 

En un contexto sinestésico, donde distintas experiencias sensoriales hallan su punto de 

encuentro, a menudo, percibidas por un sentido inesperado, se puede asociar, cual reflejo acuoso 

–similar pero no exacto–, de una técnica artística determinada –un recurso de tipo formal, 

fónico, descriptivo... una imagen, un elemento simbólico, etc.– recreada a partir de una manera 

concreta, desechando, por lógica, el concepto de fusión igualitaria, en favor de la correspondencia, 

del intercambio de sensaciones.  

Así pues, el discurso poético, pictórico… puede percibirse a través del discurso musical y, 

de la misma manera, la música inspirada por la poesía remite a un texto o a una imagen, en un 

fenómeno de carácter bidireccional que traza un círculo perfecto, cerrado sobre sí mismo: tal es 

el ejemplo de los lienzos sonoros, donde la música muda inspira la escena, como en el óleo Franz 

Liszt am Flügel phantasierend [Franz Liszt fantaseando al piano] de Danhauser (1840), sito en los 

Staatliche Museen zu Berlin–Stiftung Preußischer Kulturbesitz de la Alte Nationalgalerie en 

Berlín, paradigma del arte Biedermeier (Kóvacs, 2014). 

 
3.- Análisis: lienzos sonoros 

Una pléyade de artistas parisinos, reunidos en torno al piano como símbolo de la 

preeminencia de la música sobre la esfera de las artes, se erige en protagonista de la escena 

durante la era de la cultura cosmopolita (Figes, 2020). Encumbrada en los albores de la 

civilización occidental, la música recobra aquí su poder integrador como fusión de las artes, 

anticipando la wagneriana Gesamtkunstwerk, una vez acallada la sorda angustia de los desastres de 

las guerras napoleónicas, en una nueva Europa unida bajo el yugo del absolutismo tras el 

Congreso de Viena, en que afloraron, desde 1830, los primeros atisbos de la monarquía 

parlamentaria bajo el reinado burgués de Luis Felipe de Orleans (Gavoty, 1986). 

https://en.wikipedia.org/wiki/Prussian_Cultural_Heritage_Foundation


      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

57 

 

Figura 1. Danhauser, J. (1840). Liszt au piano. Alte Nationalgalerie 

El lienzo remite, veladamente, a una forma musical cosmopolita, una suerte de suite, 

fuertemente entroncada con la cultura francesa y, en especial, con su esplendor cultural 

hegemónico desde los tiempos del Rey Sol. Danhauser –como antaño el compositor barroco– 

exhibe al grupo de artistas bajo el predominio de Francia, y, en especial, de París, la capital del 

mundo decimonónico, donde todos ellos habían vivido en algún momento o, por lo menos, 

donde habían cosechado alguno de sus triunfos más importantes…, excepto uno de ellos, cuya 

luz ilumina la escena desde un lugar periférico del cuadro, Ludwig van Beethoven, el compositor 

alemán, paradigma del artista romántico en la época. Así pues, observamos a Franz Liszt 

(Hungría); condesa Marie d’Agoult (Francia); George Sand (Francia); Alexandre Dumas padre 

(Francia); Gioachino Rossini (Italia); Niccolò Paganini (Italia); Victor Hugo (Francia); Lord 

Byron (Gran Bretaña); Josef Danhauser (Austria). La suite, de raíces palaciegas, ofrecía una 

reunión de tiempos danzables en íntima armonía, dominadas, sin embargo, por los estilos 

musicales del Barroco –es decir, el italiano y el francés–, en un estructurado esquema que 

respondía a este supuesto viaje musical por el estado moderno europeo, eso sí, con la habitual 

preeminencia francesa: Prélude; Allemande (Alemania); Courante (Francia); Sarabande (España); 

(Gavotte, Minuet, Polonaise, Écossaise…); Gigue (Inglaterra). 

La propuesta pictórica de Danhauser parte de la paradoja: gobierna la escena la efigie 

impasible del inmortal Beethoven, cuya pétrea mirada, ante la que Liszt eleva sus ojos, planea 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

58 

por el salon sobre el resto de artistas vivos, que escuchan en silencio, presa del más vivo deleite, 

la música del genio. Inspirado en Anton Dietrich de 1821, el busto representa al compositor 

con un hálito de héroe legendario en homenaje a la antigüedad grecolatina (Downs, 1998), tan 

querida para Beethoven, que remite a los valores culturales del continente europeo, heredados 

por los personajes del cuadro, los artistas de la “generación romántica” (Rosen, 1998). 

Como todo hijo de la Ilustración (Rosen, 1986), Beethoven albergaba en sí una 

inquebrantable fe en una humanidad que jamás perdió pese a la hostilidad con que 

habitualmente fue tratado (Massin, 2011). La vocación universalista de su obra, sustentada sobre 

el ideario republicano y la visión idealizada del mundo antiguo –como la inacabada Décima (Vela, 

2022)–, había estallado en la Novena Sinfonía (1822-1824), donde, precisamente, el compositor 

alentaba a la masa a una unidad europea y mundial por medio de la obra sinfónica más grande 

jamás creada (Grove, 1962). El énfasis de Beethoven a esta pretendida fraternidad universal 

consistía en una suerte de híbrido entre sinfonía clasicista y oratorio barroco, en un viaje estético 

apenas inteligible2, que emprendió hacia la recuperación de las formas del Barroco3 en solitario 

–suite, fuga, ópera napolitana, oratorio, etc.–, junto a la famosa oda An die Freude [A la alegría] de 

Schiller (1785), que el compositor se atrevió a preludiar con algunos versos de su invención… 

  
O Freunde, nicht diese Töne! 

Sondern laßt uns angenehmere anstimmen 

und freudenvollere! 

Freude! Freude! 

¡Oh amigos, no esos esos tonos! 

¡Entonemos cantos más agradables y  

llenos de alegría! 

¡Alegría! Alegría! 

 

…mientras el censurado texto de Schiller, otro de los artistas alemanes ilustrados, 

llamaba a un “abrazo de millones”, mensaje que el aparato orquestal y coral de la Novena Sinfonía 

no hacía sino engrandecer exponencialmente (Simpson, 2004)4: 

 

 

2 Fue Wilhelm von Lenz (1852), que había sido alumno de Chopin en la década de 1840, quien había dividido las 
épocas creativas de Beethoven en trois manières. Mientras que los compositores del entorno presentaban un discurso 
orientado al virtuosismo, el llamado stile brillante, en las dos primeras décadas del siglo XIX, Beethoven pretendía 
maridar el último Clasicismo con diversas resonancias del Barroco, a partir del estudio de los grandes oratorios de 
Händel y de Johann Sebastian Bach.  
3 Algunos ejemplos de su obra tardía: la suite, en la arietta de la Sonata Op. 111; la fuga, en las Sonatas Opp. 110 y 111; 
el recitativo, en la Sonata Op. 110; el oratorio, en la Novena Sinfonía Op. 125, etc. (Rosen, 2005). 
4 Este fragmento de la Novena Sinfonía, arreglado por Herbert von Karajan, fue declarado himno de la Unión 
Europea por el Consejo de Europa en 1972 (Buch, 2001). 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

59 

Seid umschlungen, Millionen! 

Diesen Kuß der ganzen Welt! 

Brüder, über'm Sternenzelt 

Muss ein lieber Vater wohnen. 

Ihr stürzt nieder, Millionen? 

Ahnest du den Schöpfer, Welt? 

Such' ihn über'm Sternenzelt! 

Über Sternen muss er wohnen. 

¡Abrazaos, millones de criaturas! 

¡Que un beso una al mundo entero! 

Hermanos, sobre la bóveda estrellada 

debe habitar un Padre amoroso. 

¿Os postráis, millones de criaturas? 

¿No presientes, oh mundo, a tu Creador? 

¡Búscalo más arriba de la bóveda celeste! 

Sobre las estrellas debe habitar. 

 

En torno a 1830, la concepción universal de la obra de Beethoven aún era modelo para 

esta nueva oleada (Einstein, 2004), de ahí que la tela de Danhauser desprenda una visión europea 

del hecho artístico por medio de elementos pertenecientes a la iconografía de la imaginería 

romántica, a saber, el cielo tormentoso tras el contorno de Beethoven –¿Sturm und Drang, Sinfonía 

“Pastoral” o ambas cosas?–; las flores, como nexo entre el creador y la naturaleza; la evocación 

de la época medieval, con la estatuilla de Juana de Arco sobre la repisa de la chimenea, símbolo 

nacional de Francia; el gusto por lo oriental, como en Ingres y Delacroix, a través de la alfombra 

y la cachimba, junto a exóticos tejidos, colores exuberantes, cortinajes por doquier. El deliberado 

desorden de libros y partituras, bajo el peso de la tradición beethoveniana (Solomon, 1977) –

precipitados, incluso, contra el suelo, frente a la mesura clasicista–, refleja la libertad del 

individuo creador, del compositor que rompió moldes clásicos para ejemplo de las siguientes 

generaciones (Rosen, 1987). De hecho, la temática del cuadro cobra sentido en el marco de la 

estética racionalista francesa, con la música programática –aquélla que necesita de un programa 

literario y/o pictórico para explicar su significado, que Liszt enunció como “sugestión 

imaginativa” (Dömling, 1993, p. 35)–, frente a la concepción absoluta de la música (Dalhaus, 

1999), propia también del pensamiento germánico –aquélla que tiene significado por sí misma–

ambas unidas en Beethoven, “el primer poeta musical de la historia” (Dömling, 1993, p. 36), de 

las cuales se sirvió por igual. 

Ante la imposibilidad de escuchar a Beethoven en manos de Liszt, la música aparece 

representada por su soporte físico, la partitura de la Marcia funebre sulla norte d’un eroe [Marcha 

fúnebre a la muerte de un héroe], antecedente del tiempo lento de la Sinfonía “Heroica”, de inicio, 

dedicada a Bonaparte (Loockwood, 2010; Vela, 2020)– y, con descuido, esparcida sobre la caja 

del piano, tal cual se expande el sonido en el aire, capaz de tocar el alma del creador, cualquiera 

que sea su procedencia y su disciplina artística, como la más elevada expresión del arte en la era 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

60 

romántica. En suma, que Liszt, contra el título del lienzo, no fantasea, es decir, no improvisa, 

sino que interpreta una obra ya escrita, el tercer movimiento de la Sonata Op. 26 de Beethoven. 

 

 

Figura 2. Beethoven, L. v. (1862). Sonata Op. 26, III. Breitkopf und Härtel. 

 

Figura 3. Beethoven, L. v. (1862). Tercera Sinfonía Op. 55, III. Breitkopf und Härtel. 

Este fragmento tuvo su réplica en la Sonata Op. 35 de Chopin, que fue compuesta en el 

propio París por la misma época, en torno a 1838-1839, de similar estructura, con una marcia 

funebre en tercer lugar, tras el scherzo, a modo de tiempo lento. Aunque Chopin consideraba a 

Beethoven poco menos que un salvaje (Delacroix, 1893), frente a la concepción clasicista de la 

música de Mozart, admiraba la Sonata Op. 26, que interpretaba en público con frecuencia: 

Chopin tocó la Sonata [Op. 26] de un principio a fin. Fue como una revelación […] Tocó la Marche funèbre 

de Beethoven con un grandioso efecto orquestal, poderosamente dramático y, sin embargo, con una 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

61 

especie de emoción contenida que era indescifrable. Finalmente, se lanzó al final con una precisión 

impecable y una delicadeza extraordinaria (no faltaba una sola nota) con un fraseo maravilloso y 

alternancias de luces y sombras. Estábamos en silencio, no habíamos escuchado nunca algo parecido 

(anónimo escocés, citado en Eigeldinger, 2006, p. 243). 

De hecho, ambas sonatas desprenden diversas semejanzas, forma tripartita, tonalidad 

menor –profusa en bemoles, La bemol menor y Si bemol menor, respectivamente–, ritmo 

punteado y carácter solemne; amplios pedales armónicos, proporciones orquestales en la textura 

de acordes o registro grave de la melodía, en la inhabitual clave de fa.  

 

 

Figura 4. Chopin, F. (1878). Sonata Op. 35, III. Breitkopf und Härtel. 

Probablemente, estas músicas fúnebres de Beethoven y Chopin (a las que seguirían la 

Trauermarsch de Götterdämmerung de Wagner (1876) y Metamorphosen de Richard Strauss (1945), cual 

eslabones de una misma cadena, tuvieron origen en una obra de juventud del propio Beethoven, 

el Andante con moto alla Marcia del Septimino Op. 20, también en la tonalidad de si bemol menor, 

que el compositor inició en 1799, cuando, firmemente convencido de que Europa podría 

liberarse al fin de las cadenas absolutistas en favor de la ideología ilustrada –libertad, igualdad, 

fraternidad–, militaba en los grupos liberales que simpatizaban con el cónsul francés, Napoleón 

Bonaparte (Swafford, 2017), a pesar de la dedicatoria de la obra a la emperatriz María Teresa 

(Massin, 2011).  

Y, de hecho, en el funeral del gran compositor se interpretó la marcia funebre de la Sonata 

Op. 26, en un arreglo exterior para grupo de trombones realizado por el amigo de la juventud de 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

62 

Beethoven, Stephan von Breuning, que fue ejecutado el 30 de marzo de 1827 por las calles de 

Viena (Orga, 2001). 

 

 

Figura 5. Beethoven, L. v. (1862-90). Septeto Op. 20, VI. Breitkopf und Härtel. 

4.- Dos ausencias significativas 

Pese a que “el nombre de Beethoven es sagrado en el arte” (Dömling, 1993, p. 27), como 

Liszt escribió a su yerno Hans von Bülow, se aprecia una elevación del músico protagonista, con 

un círculo artístico vivo elegido a su medida, integrado por la madre de sus hijos, tres 

personalidades literarias admiradas, George Sand5, Dumas y Victor Hugo –sin duda, el escritor 

más importante de la escena, resaltado por el color bermellón de su pañuelo– y  Rossini, régisseur 

de la ópera parisina y, por tanto, ajeno a las disputas pianísticas de aquellos años, en que Liszt 

había tomado partido contra Thalberg (Lavagne, 1976). La tela de Danhauser resulta más 

ilusoria aún, en su pretendido afán de representación universal del arte, con la exclusión de dos 

de los artistas más importantes de la época, Chopin y Delacroix, residentes en París 1830 y 1850, 

 

5 Con el alejamiento entre Marie d’Agoult y George Sand, tuvo lugar un forzado renuncio de Liszt a la obra de la 
famosa escritora francesa, cuyas obras había aclamado en el pasado: “las últimas producciones del doctor Piffoëls 
[Sand] (Aldini, Spiridion y Las siete cuerdas de la lira) me dejaron una impresión dolorosa. Lélia y las Lettres d’un Voyageur 
son, indudablemente, harina de otro costal; obviamente hay cansancio, agotamiento, decadencia desde entonces. 
Pero esperemos todavía, como hemos sido sus amigos, no digamos estas cosas más que bajo y entre nosotros”, 
carta de Liszt al Mayor Adolphe Pictet, en abril de 1839 (Sydow et Alii, 1975, p. 169). 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

63 

a los que (tal vez) podría sumarse Balzac, mucho menos conocido que Sand –y, por supuesto, 

que Hugo (Figes, 2020)–. 

Sin embargo, el óleo de Danhauser resulta ilusorio en su pretendido afán de 

representación universal del arte, con la exclusión de dos de los artistas parisinos más 

importantes de la época, Chopin y Delacroix –probablemente, junto a Hugo, los más 

preeminentes en París entre 1830 y 1850–, a los que podría sumarse Balzac, mucho menos 

conocido que Sand –y, por supuesto, que Hugo (Figes, 2020)–. Frente al insoslayable 

protagonismo de Liszt y el de su héroe particular, Beethoven, que cruzan las miradas, Danhauser 

hubo de descartar a Chopin y Delacroix, quienes no sólo detestaban la música de Beethoven, 

sino que denostaban también la idea de la fusión de las artes.  
 

Alrededor de las tres y media, acompañé a Chopin a su paseo en coche. Aunque cansado, me alegré de 

hacer algo bueno por él6. La avenida de los Campos Elíseos, el Arco de la Estrella, la botella de vino de 

guinguette; parada en la barriada, etc. Durante el día, me habló sobre música, y eso lo reanimó. Le pregunté 

qué establecía la lógica en música. Me hizo saber que es la armonía y el contrapunto, que la fuga es la lógica 

pura en música y que conocer bien la fuga es conocer el elemento de toda razón y de toda consecuencia 

en la música (…) Esto me remite a la diferencia entre Mozart y Beethoven. «Allí donde éste último es 

oscuro y falto de unidad –me decía–, no es por una pretendida originalidad –un poco salvaje–, con la que 

le honran, sino porque que volvió la espalda a principios que en la música son eternos; Mozart no lo hizo 

jamás. Cada una de las voces tiene su recorrido que, acomodándose al de todas las demás, forma un canto 

y se sigue perfectamente: esto es el contrapunto: punto contra punto» (sábado 7 de abril de 1849, Delacroix, 

1893, p. 365). 

El afamado pintor definía a Beethoven como un compositor “terriblemente desigual”, 
frente a la “perfecta proporción” de las obras de Mozart, cuyas óperas adoraba: 

El trío Rodolfo7 de Beethoven: pasajes comunes, junto a bellezas sublimes. En general, las obras de 

Beethoven, demasiado largas. Cansa al ocupar demasiado tiempo con la misma idea, (21 de febrero de 

1847, Delacroix, 1893, p. 270). 

Por otro lado, ambos, Chopin y Delacroix, rechazaban la idea de la fusión de las artes 

elucidada en la tela de Danhauser, de hecho, Chopin permaneció indiferente a toda 

 

6 Chopin iba a morir apenas seis meses después, el 17 de octubre de 1849. 
7 El Trío para violín, violoncello y piano Op. 97 “archiduque”, dedicado a Rodolfo, el nieto de María Teresa, fue compuesto 
por Beethoven en 1811 (Solomon, 1977). 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

64 

manifestación artística ajena a su propia creación musical8. Desde su juventud, había comentado 

con sarcasmo cualquier conato de significado programático en su obra, burlándose de la crítica 

que Schumann escribió el 7 de diciembre de 1831 en la Allgemeine Musikalische Zeitung sobre sus 

Variaciones para piano y orquesta “Là ci darem la mano” Op. 2, inspiradas en la famosa aria de la ópera 

Don Giovanni de Mozart:  
 

…después de largos preámbulos [el autor] las analiza [las variaciones], compás por compás, diciendo que 

no son en modo alguno variaciones como las demás, sino una especie de cuadro fantástico. Al hablar de la 

segunda variación dice que en ella se ve correr a Don Giovanni y Leoporello. En la tercera, Don Giovanni 

estrecha entre sus brazos a Zerlina, mientras, en la mano izquierda, Masetto es presa de la cólera. Y, en 

fin, declara que, en el quinto compás del adagio, Don Giovanni besa a Zarlina en Re bemol mayor. ¿En qué 

parte de Zerlina, me preguntaba ayer Plater, se encuentra ese re bemol? Es muy divertida la imaginación 

de este alemán [Schumann]9.  

 

Pese a la moda de la inspiración literaria en la música durante las primeras décadas del 

siglo XIX que, precisamente, había revitalizado Beethoven con obras como Egmont o Coriolano, 

continuada después por Schumann, Mendelssohn, Berlioz o el propio Liszt, Chopin apenas 

escribió una referencia similar en el manuscrito del Nocturno Op. 15 n º 3 (1833): “après une 

represséntation d’Hamlet”, que finalmente borró. Asimismo, en la hoja undécima de su inacabado 

método de piano10 (Cortot, 1994) pueden leerse dos frases reveladoras al respecto: “el idioma 

indefinido de la música; la palabra indefinida del hombre es el sonido”. 

Por su parte, Delacroix adelantó en sus escritos la crítica finisecular a la Gesamtkunstwerk 
wagneriana, así como la reunión de las artes que propiciaba la cultura francesa, con la que evitó 
comulgar: 

 
Los alemanes y los italianos han tenido en sus artes cualidades contrastadas, las unas, a menudo, antipáticas 

a las otras. Los franceses parecen haber buscado siempre conciliar estos extremos atenuando lo que 

parecía más discordante (8 de febrero de 1857, Delacroix, 1893, p. 247). 

 

 

8 “[Chopin] Es músico y nada más que músico. Su pensamiento sólo puede traducirse en música. Posee un infinito 
genio, pero no es capaz de entender la pintura ni la escultura. ¡Extraña anomalía! Su genio es el más original e 
individual que existe”, Sand (1873, p. 88). 
9 Chopin a Woyciechowski, 12 de diciembre de 1831, Correspondance de Frédéric Chopin, II, (1981), Bronislas Edouard 
Sydow (ed.). Hermann, p. 43. 
10 El manuscrito fue adquirido por Alfred Cortot tras haber pertenecido a la princesa Marcelline Czartoryska, a 
quien se lo había legado la hermana de Chopin (Eigeldinger, 2004). 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

65 

Desgraciadamente, todas las óperas son aburridas porque nos mantienen demasiado tiempo en una 

situación que yo llamaría abusiva. Este espectáculo, que tiene los sentidos y el espíritu en jaque, fatiga más 

deprisa ¿qué ocurriría con una ópera que reúne en un mismo cuadro el efecto de todas las artes juntas?, 

(13 de abril de 1860, Delacroix, 1893, p. 274). 

 
El significado oculto del lienzo se cierra sobre sí en atención a un último detalle: el 

soberbio instrumento de la imagen pertenecía a la casa de pianos Graf, quien patrocinaba a 

Liszt, la competencia directa de Pleyel, cuyo artista-franquicia era Chopin, de la misma manera 

que el cuadro había sido pagado por Conrad Graf como Pleyel había prestado un piano para el 

retrato de Delacroix…, a su vez, posible rival del de Danhauser. 

5.- Discusión 

 

Así pues, se reafirma el objetivo de la comprensión holística de los detalles simbólicos 

de óleo elegido, incluidos aquéllos que necesitan de una investigación profunda sobre el estado 

de las artes en la época. Sólo un “trabajo detectivesco” (Gombrich, 1983, p. 238), junto a un 

extraordinario compendio de saberes humanísticos, posibilita el hallazgo del enigma y su 

completa interpretación, para lo que se requiere una “cultura aristocrática”, en palabras de 

Stravinski (2006), o bien, una “sabiduría completa”, reivindicada por el director de orquesta 

Swarowsky (1989). 

De esta manera, la apoteosis del arte romántico, narrada por Danhauser a través de la 

figura Liszt, desprende un brillo idílico frente a la realidad, como la suite remite a la pretendida 

concordia europea en una supuesta igualación entre música danzable y música culta. También 

el pianista húngaro, en su forzada elevación hacia las esferas artísticas, habitadas por Beethoven 

y algunos otros elegidos (Paganini, Lord Byron), exhibe su círculo ideal, reunido en torno a la 

disciplina más pura e inefable, la música, en un lienzo, sin embargo, de condición publicitaria, 

sufragado por un fabricante de pianos para la venta de instrumentos, donde el espectador no 

puede sino admirar la obra de arte total como una hermosa mentira producida por la ciudad 

más importante del mundo: el París cosmopolita de 1840 (Figes, 2020). 

 

 

 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

66 

5.- Referencias bibliográficas 

ADORNO, T. W. (1971). Teoría estética. Taurus. 

BUCH, E. (2001). La novena de Beethoven. Historia política del himno europeo. Acantilado. 

Correspondance de Frédéric Chopin, II, (1981), Bronislas Edouard Sydow (ed.). Hermann. 

Correspondance de Frédéric Chopin, III, (1981), Bronislas Edouard Sydow (ed.). Hermann. 

CORTOT, A. (1994). Aspectos de Chopin. Alianza. 

DALHAUS, C. (1999). La música absoluta. Idea Books. 

DOWNS, P. (1998). La música clásica: la era de Haydn, Mozart y Beethoven. Akal.  

DELACROIX, E. (2001). Diccionario de Bellas Artes. Síntesis. 

____________ (1893). Journal. Plon-Nourrit et Cie. 

DÖMLING, W. (1998). Franz Liszt y su tiempo. Alianza. 

EIGELDINGER, J. J. (2006). Chopin vu par ses élèves. Fayard. 

EINSTEIN, A. (2004). La música en la época romántica. Alianza. 

FIGES, O. (2020). Los europeos. Taurus. 

GAVOTY, B. (1986). Chopin. Javier Vergara. 

GOMBRICH, E. (1983). Imágenes simbólicas. Alianza. 

GÓMEZ REDONDO, F. (1994). El lenguaje literario. Edaf. 

GROVE, G. (1962). Beethoven and his Nine Symphonies. Dover. 

KOVÁCS, I. (2014). The Apotheosis of Beethoven in Danhauser’s Painting Liszt at the Piano. 

Studia Musicologica, 55 (1-2). pp. 119-130.  

LAVAGNE, A. (1976). Chopin. Espasa Calpe. 

LENZ, W. V. (1852). Beethoven et ses trois styles. Bernard. 

LOCKWOOD, L. (2015). Beethoven’s Symphonies: An Artistic Vision. W.W. Norton. 



      

Varia 

 

 Revista internacional digital de Artes interdisciplinares y Música n º 1, 2025 
 

67 

MASSIN, J. y B. (2011). Beethoven. Turner. 

MONSAINGEON, B. (2019). Mademoiselle. Conversaciones con Nadia Boulanger. Acantilado. 

ORGA, A. (2001). Beethoven, Robinbook. 

ROSEN, C. (2005). Las sonatas para piano de Beethoven. Alianza. 

_______ (1998). The romantic generation. Harvard University Press. 

_______ (1987). Formas de sonata. Labor.  

_______ (1986). El estilo clásico, Haydn, Mozart y Beethoven. Alianza.  

SAND, G. (1873). Impressions et souvenirs. Michel Levy frères.  

SYDOW, B., COLFS-CHAINAYE, D. y CHAINAYE, S. (1975). Lettres de Chopin et de George Sand (1836-
1839). Editions La Cartoixa. 

SIMPSON, R. (2004). Las sinfonías de Beethoven. Idea Books.  

SOLOMON, M. (1977). Beethoven. Javier Vergara. 

STORR, A. (2002). La música y la mente. Paidós. 

STRAVINSKI, I. (2006). Poética musical. Acantilado. 

SWAFFORD, J. (2017). Beethoven: tormento y triunfo. Acantilado. 

SWAROWSKY, H. (1989). Defensa de la obra. Real Musical. 

VELA, M. (2022). Enigmas de la Décima Sinfonía de Beethoven. Cuadernos de Ilustración y 
Romanticismo, (28), pp. 455–474. 
https://doi.org/10.25267/Cuad_Ilus_romant.2022.i28.21 

VELA, M.  (2020). Las nueve sinfonías de Beethoven. Fórcola. 

VELA, M.  (2019). Correspondencias entre música y palabra. Academia del Hispanismo. 

 

 

https://doi.org/10.25267/Cuad_Ilus_romant.2022.i28.21

